
https://estudiosdepazyconflictos.com

111

Método 3R-Reconstrucción, 
reconciliación y resolución de 
conflictos. Una respuesta a los 
requerimientos del mundo posible

Jesús Alfredo Morales Carreroa

aORCID: https://orcid.org/0000-0002-8379-2482
Universidad de Los Andes, Venezuela
Politólogo y Docente de Psicología General y Orientación 

Educativa. Magister en Educación mención Orientación Educativa 
(UPEL), Magister en Educación mención Lectura y Escritura (ULA). 
Doctor en Antropología (ULA). Investigador categoría emérito 
reconocido por el Programa de Estímulo a la Investigación y por el 
Programa de Estímulo a la Docencia en la Universidad de Los Andes, 
Venezuela. 

Como citar este artículo:
Morales Carrero, J. A. Método 3R-Re-
construcción, reconciliación y resolución 
de conflictos: Una respuesta a los re-
querimientos del mundo posible. Eirene 
Estudios De Paz Y Conflictos, 9(16). 
Recuperado a partir de https://estudios-
depazyconflictos.com/index.php/eirene/
article/view/317

Recibido: 
25 de marzo de 2025
Aprobado:
25 de octubre de 2025

https://estudiosdepazyconflictos.com
https://estudiosdepazyconflictos.com/index.php/eirene/article/view/317
https://estudiosdepazyconflictos.com/index.php/eirene/article/view/317
https://estudiosdepazyconflictos.com/index.php/eirene/article/view/317


https://estudiosdepazyconflictos.com

112

MÉTODO 3R-RECONSTRUCCIÓN, 
RECONCILIACIÓN Y RESOLUCIÓN 
DE CONFLICTOS. UNA RESPUESTA A 
LOS REQUERIMIENTOS DEL MUNDO 
POSIBLE

Resumen
Reconocimiento mutuo y justicia social para todos 

se precisan como elementos inherentes a los cometidos 

de la cultura de paz, paz positiva y no violencia. Esta 

investigación como resultado de una revisión documental 

con enfoque cualitativo se propuso analizar los aportes del 

método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución 

de conflictos, como componentes que además de 

considerarse implícitamente parte de un proceso asociado 

con la convivencia pacífica, se precisa como una respuesta 

a los requerimientos del denominado mundo posible. 

Los resultados y la discusión indican que la coexistencia 

humana en el futuro depende significativamente de la 

erradicación de las posiciones intransigentes, rígidas y 

contrapuestas al entendimiento sostenible, para lo cual 

se requiere la construcción de relaciones interpersonales 

funcionales en las que el horizonte común sea la gestión 

inteligente y racional de las contradicciones, el tratamiento 

de las diferencias históricas transmitidas de generación en 

generación y la supresión de los fundamentalismos por 

posibilidades de entendimiento, en las que el énfasis de la 

humanidad gire en torno a disposición de la flexibilidad 

para negociar y construir escenarios entretejidos por 

principios comunes que junto a la disponibilidad al 

diálogo, den lugar al trato empático que sirva como 

atenuante a la conflictividad multifactorial emergente. 

En conclusión, el mundo posible solo puede construirse 

a partir de la unificación de esfuerzos sinérgicos en torno 

a la comprensión profunda y empática de la multiplicidad 

de cosmovisiones, pluralismos y posiciones diversas, 

a las cuales sobrellevar desde la creación de nexos de 

respeto, reconocimiento y confianza que revitalicen el 

tejido social.  

Palabras clave: compromiso recíproco, valoración 

positiva, cuidado mutuo, sensibilidad humana, cohesión 

social. 

3R METHOD - RECONSTRUCTION, 
RECONCILIATION, AND CONFLICT 
RESOLUTION: A RESPONSE TO THE 
REQUIREMENTS OF THE POSSIBLE 
WORLD

Abstract
Mutual recognition and social justice for all are 

required as inherent elements in the goals of a culture 

of peace, positive peace, and non-violence. This 

research, resulting from a documentary review with a 

qualitative approach, aimed to analyze the contributions 

of the 3R method—Reconstruction, Reconciliation, 

and Resolution of conflicts—as components that, in 

addition to being implicitly considered part of a process 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

113

INTRODUCCIÓN 

Habitar el sistema-mundo como propósito educativo, político, social y cultural supone la 
construcción no solo de un nuevo esquema de coexistencia entretejido por la interdependencia y 
la solidaridad crítica, sino la adherencia común a la consolidación de convicciones planetarias 
(Savater, 2020), que le permitan a los pueblos estrechar puentes de unidad fraterna (Kant, 
2024; Maalouf, 1999), en cuyo horizonte se estime la praxis del acogimiento pleno y del 
diálogo que más allá de comprender las diferencias permite la definición de acuerdos de 
convivialidad funcional, respetuosa y sostenible (Lederach, 1998).

En correspondencia Berlín (2017), propone que participar de la vida en sociedad exige 
de la humanidad el cultivo del sentido de apertura hacia otras visiones y cosmovisiones, 
con las cuales no solo aprender a dialogar sino a precisar en sus contenidos posibilidades 
de entendimiento viables; pero además, que reiteren la promoción de la esperanza en la 
construcción de un nuevo orden que incluya, valide y reconozca la diversidad sin prejuicios 

associated with peaceful coexistence, are needed as a 

response to the requirements of the so-called “possible 

world.” The results and discussion indicate that human 

coexistence in the future depends significantly on the 

eradication of intransigent, rigid, and opposing positions 

to sustainable understanding, which requires the 

construction of functional interpersonal relationships in 

which the common horizon is the intelligent and rational 

management of contradictions, the treatment of historical 

differences transmitted from generation to generation, 

and the suppression of fundamentalisms in favor of 

possibilities for understanding, in which the emphasis of 

humanity revolves around the willingness to be flexible 

in negotiating and building scenarios interwoven by 

common principles that, together with the availability 

for dialogue, give rise to empathetic treatment that serves 

as an attenuating factor for emerging multifactorial 

conflict. In conclusion, the possible world can only be 

built from the unification of synergistic efforts around a 

deep and empathetic understanding of the multiplicity 

of worldviews, pluralisms, and diverse positions, which 

must be addressed through the creation of bonds of 

respect, recognition, and trust that revitalize the social 

fabric.

Keywords: reciprocal commitment, positive 

valuation, mutual care, human sensitivity, social cohesion.

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

114

ni condicionamientos. Este proceder sugiere imaginar el mundo posible en el que el 
sentimiento cálido (Bauman, 2006), la solidaridad crítica y la aceptación ayuden en la tarea 
de edificar la comunidad funcional en el que cada sujeto alcance su desempeño autónomo.

Desde esta perspectiva, edificar la sociedad del futuro constituye uno de los desafíos 
complejos a los que se enfrentan los Estados, las organizaciones promotoras de la paz global 
y, específicamente los sistemas tanto formativos como educativos a nivel mundial. Este 
cometido sugiere fundamentalmente abordar problemas históricos como la discriminación, 
la exclusión, la xenofobia, los embates de la violencia sistemática y estructural, la 
erradicación de las injusticias así como los efectos destructivos de las actitudes prejuiciosas 
que amenazan con reducir el trato digno establecido por los tratados internacionales en 
materia de derechos fundamentales (Morales, 2024a; Salinas, 2023).  

Proceder en esta dirección implica promover una coexistencia más cálida, más humana 
y fundada en la comprensión empática, en la que el repertorio comportamental sea 
direccionado hacia el establecimiento de vínculos positivos (Innerarity, 2008); así como en 
torno al uso del diálogo fecundo que le permita a la sociedad asumir desde una postura 
crítica la tarea de enfrentar las imposiciones ideológicas, el irrespeto a la diversidad y la 
emergencia de fricciones destructivas que amenazan con potenciar inclinaciones bélicas, 
cuyos fines solo configuran condiciones adversas o de destrucción masiva (Aarón et al, 
2017; Galtung, 2003a). 

Lo planteado se entiende como el resultado de la articulación de una serie de elementos 
asociados con el vivir en paz, entre los que se precisan el viraje actitudinal hacia la praxis de 
la empatía y la búsqueda de la armonía a través de la gestión oportuna de conflictos, como 
requerimientos en función de los cuales avanzar hacia el clima democrático en el que todos 
los seres humanos alcancen a expresar sus cosmovisiones y pertenencias en condiciones 
justas, de respeto y equidad (Cely-Fuentes, 2021; Oswald, 2003). 

Estos principios rectores de la recuperación del tejido social, además de procurar la 
instauración del clima de armonía e igualdad, también procuran la consolidación del estado 
dinámico de equilibrio en cuyo contenido operativo se estima la transformación de los 
intereses individualistas y egoístas en actitudes colectivas, capaces de movilizar la voluntad 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

115

humana hacia el bien común (Jares, 2004; Kant, 2006). Estos cometidos asociados con 
la construcción del mundo sostenible reiteran la necesidad global de promover el uso del 
cuestionamiento permanente, como mecanismo a través del cual definir nuevos horizontes 
que satisfagan requerimientos humanos en el marco de la justicia social inclusiva. 

Estos valores universales ampliamente reconocidos por Galtung (2009), se precisan como 
los ejes vertebradores de una nueva coexistencia global que comporta como finalidad la 
búsqueda de la reconciliación permanente, a la que se entiende como la fuerza revitalizadora 
de cambios actitudinales que fundados en el perdón, aporten a la tarea común de establecer 
acuerdos reales de convivencia, a través de los cuales se reivindique la edificación del 
proyecto compartido del que depende alcanzar el entendimiento sin reservas ni limitaciones 
prejuiciosas (Barragán et al, 2020; Diez, 2024).  

Dicho de otro modo, fortalecer los cimientos de una vida compatible o fundada en una 
visión compartida requiere la praxis del perdón como una posibilidad estratégica para 
ampliar los horizontes del encuentro y la reconciliación; en el que la comprensión mutua 
emerja como el antídoto para erradicar las confrontaciones que históricamente han dibujado 
cuadros de violencia a los que se les adjudica la responsabilidad del distanciamiento 
entre sujetos con pertenencias diversas y deterioro de la dignidad humana a escala global 
(Galtung, s/f).  

Frente a este desafío mundial la formación de ciudadanos conscientes de su pertenencia 
planetaria constituye la base fundacional de nuevos contextos en los que el protagonismo 
y el sentido proactivo emerjan como requisito sine qua non, en función del cual construir 
sociedades reconciliadas entre sí, comprometidas con la vinculación y el acuerdo que 
permita no solo la configuración de un clima inclusivo, sino de la corresponsabilidad en la 
tarea de disponer la voluntad para consolidar consensos sociales (Cortina, 2021; Sandoval, 
2023). 

Lo planteado como parte de los esquemas de reconciliación que la humanidad requiere 
para trascender en dirección a la coexistencia sostenible, exige la organización de espacios 
de encuentro y comunicación, en los que el diálogo simétrico impulse aspiraciones comunes 
que redunden en la sustitución del juicio contra el otro por modos de comprensión empática 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

116

(Jares et al, 2006; Sen, 2021); valor trascendental que entraña como cometido profundizar 
en el verdadero sentido práctico, ético y moral de la reconciliación. 

Para Derrida y Defourmantelle (1997), el mundo posible exige la disposición de 
voluntades en torno  a la praxis de la hospitalidad como el principio que invita al trato 
cordial con aquellos que ostentan una pertenencia diferente; esta invitación involucra acoger 
al extraño, al desamparado y al vulnerable como una respuesta a la necesidad de protección 
y recuperación de la confianza que motive en la humanidad el cultivo de la esperanza como 
el camino para la edificación de una sociedad mejor.

En palabras de Galtung (1998), este mundo ideal supone la erradicación de la injusticia, 
las contradicciones destructivas y los prejuicios que históricamente han sido transferidos 
de generación en generación; como fenómenos frente a los cuales el proceder creativo y 
el compromiso fundado en la reciprocidad se erigen como potenciadores para construir el 
clima de reconciliación que dé paso a la coexistencia dentro del marco de la paz duradera, 
sostenible y positiva. 

Lograr estos ideales implica promover esfuerzos comunes en torno a la construcción de 
conexiones fértiles (Lederach, 2008), que convoquen a la humanidad al mantenimiento 
del acuerdo y la negociación como recursos para sortear las crisis emergentes; a la cual 
enfrentar desde la disposición de recursos actitudinales, creativos e innovadores que 
no solo satisfagan requerimientos presentes, sino que definan los horizontes de una 
cultura pacifista que erradique los prejuicios, los odios y la enemistades, dándole así 
paso a la coexistencia plena que asume el perdón como el camino para superar eventos 
traumáticos. 

En razón de lo expuesto, esta investigación como resultado de una revisión documental 
con enfoque cualitativo se propuso analizar los aportes del método 3R-Reconstrucción, 
reconciliación y resolución de conflictos, como componentes que además de considerarse 
implícitamente parte de un proceso asociado con la convivencia pacífica, se precisa como 
una respuesta a los requerimientos del denominado mundo posible.

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

117

MATERIALES Y MÉTODO

Esta investigación documental con enfoque cualitativo asumió en principio, la revisión de 
textos originales en torno a los constructos: reconstrucción, reconciliación y resolución de 
conflictos que unidos en sentido teórico y operativo han sido denominados como el método 
3R, al que se le considera una respuesta a los requerimientos inherentes a la edificación 
del mundo posible. Del mismo modo se valoraron fuentes complementarias como revistas 
científicas y especializadas en un total de nueve (09) artículos, de las cuales se tomaron 
referentes actualizados y renovados, cuyo potencial para transferidos en acciones reales 
permitan la construcción del mundo posible; así como fuentes principales/originales en un 
total de cuarenta y cuatro (44). Los criterios utilizados para la escogencia de las fuentes 
fueron: pertinencia, relevancia, actualidad y potencial para transferir planteamientos desde 
el plano teórico-conceptual a la transformación de realidades en situación de conflicto.

Se utilizó como técnica el análisis de contenido con la finalidad de precisar elementos 
epistémicos,  teóricos, estratégicos y prácticos en función de los cuales construir alternativas 
reales que operativizadas sustenten posibles acciones institucionales asociadas con el 
proceso de pacificación; en función del cual lograr la convivencia humana funcional, a la que 
se precisa en las convenciones y tratados internacionales no solo como un ideal universal, 
sino como una la fuerza revitalizadora de la esperanza para hilvanar los componentes éticos 
y morales de los que depende la construcción de un mundo mejor. 

Como criterios de análisis se consideraron referentes directos así como otros focalizados 
en situaciones de reconocimiento, validación de la diversidad y respeto a la inclusión; 
también, se tomaron propuestas indirectas aplicadas a otras realidades, precisando de 
este modo patrones entre los autores consultados. Con respecto al criterio axiológico, se 
procuró diferenciar los valores a los que enfáticamente los autores consultados dedican 
especial consideración a lo largo de sus obras. El criterio de complementariedad se usó para 
precisar conexiones teóricas y conceptuales producto del contraste entre textos principales 
y fuentes secundarias de los autores trabajados, en un intento por establecer un diálogo 
teórico-conceptual y epistémico que dejara ver la concreción de acciones vinculadas con la 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

118

construcción de políticas públicas y acciones educativas que reivindiquen la convivencia, 
el reconocimiento recíproco y la coexistencia digna en el futuro. 

Esto permitió establecer patrones coincidentes entre las obras en lo que respecta a las 
siguientes dimensiones: encuentro fraterno, disposición sinérgica para lograr la el perdón, la 
gestión de las diferencias y el respeto a la dignidad humana, como imperativos categóricos 
en función de los cuales vertebrar actuaciones fundadas en trato sensible, amistoso y 
fraterno que redunde en la creación de condiciones asociadas con la justicia social, con el 
logro de posibilidades realmente que fortalezcan el tejido social y revitalicen la convivencia 
funcional en una sociedad global en conflicto permanente. 

ANÁLISIS DE LA INFORMACIÓN 

El mundo posible como una consigna globalmente reconocida por las agendas educativas 
y los programas formativos mundiales propone la articulación de una serie de aspectos, 
a decir: la reconstrucción del sentido de comunidad (Cortina, 2021), la promoción de la 
comprensión mutua (Camps, 2011; Cely-Fuentes, 2021), el alcance del entendimiento entre 
culturas, ideologías, cosmovisiones, pertenencias y pluralismos (Bobbio, 1986), la búsqueda 
del consenso que redunde en restablecimiento de relaciones fracturadas por viejas disputas 
(Arango, 2007) y la praxis de la reconciliación mediada por el perdón, la superación de las 
diferencias mediante el diálogo y la sustitución de la violencia por actitudes racionales que 
redunden en la resolución de conflictos (Galtung, 2009; Ury, 1999). 

En razón de lo expuesto, este apartado analiza los aportes de la reconstrucción, la 
reconciliación y la resolución de conflictos, como eslabones de un proceso de transformación 
social que procura estrechar lazos fraternos de unidad funcional, en los que prime como 
objetivo común la recuperación del tejido social….

La reconstrucción.  El comienzo de la unificación de esfuerzos en torno a la recuperación 
del tejido social se gesta a partir de la adherencia común a la praxis de la tolerancia; como 
el valor universal que involucra la bondad y el proceder benevolente que visibiliza y ubica  
al otro en una posición importante, protagónica y simétrica, condición que por contener 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

119

posibilidades de encuentro a partir de la identificación de cualidades comunes dan paso 
a la complementariedad que une indefectiblemente ampliando el horizonte del buen vivir 
(Freire, 2006). 

Desde la perspectiva de Berlín (2017), la reconstrucción de los lazos de unidad fraterna 
rotos como resultado de la imposición de visiones fundamentalistas e individualistas, supone 
conducir a la humanidad hacia superposición de principios asociados con la recuperación 
del tejido social, entre las que se encuentran: la valoración de los efectos irracionales del 
proceder hostil y violento, definir pautas de convivialidad mediadas por el entendimiento 
viable que derive en relaciones recíprocas, en cuyo contenido se estime responder a los 
deseos y necesidades comunes como punto de requerimientos en función de los cuales 
consolidar el encuentro sostenible.

Entonces, la práctica de la tolerancia como principio reconstructor de las relaciones entre 
posiciones confrontadas, enfrentadas y contrapuestas involucra actuaciones virtuosas sobre 
las que se sustenta el proceder cívico de convivir con profundo sentido ético, así como con 
la condescendencia que derivada del diálogo comprensivo y profundo con el otro; a las 
que se precisan como actitudes que movilizan la voluntad hacia la unificación de esfuerzos 
sinérgicos que redundan sustantivamente en el cultivo de las condiciones para reconstruir 
espacios, nexos y vínculos permeados por la funcionalidad. 

En tal sentido, la reconstrucción de vínculos y de relaciones humanas en función 
de lograr la cohesión social plena, requiere unificar voluntades comunes en función de 
abordar las situaciones problemáticas que históricamente han distanciado perniciosamente 
a la humanidad, evitando no solo consolidar el acercamiento  entre sujetos en disputa, 
sino además, evitar la profundización  y comprensión de los puntos de vista diversos que 
valorados desde una postura crítica y justa pudieran representar una salida esperanzadora 
para la unión genuina que exige las condiciones tensas de un mundo cada vez más convulso.

Reconstruir, es entonces, un proceso mediado por la escucha activa y la disposición 
empática como el antídoto en función del cual resarcir los daños, resolver afectaciones 
y trascender las resistencias mediante la liberación de actitudes prejuiciosas, que al 
ser erradicadas hacen posible la reconexión, es decir, la vuelta a la reflexión sobre las 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

120

bondades del vivir en paz en un mundo amenazado por la intolerancia, la xenofobia y la 
discriminación.  

Para Galtung (1998), la reconstrucción de la sociedad involucra la reparación de los 
daños morales, entre los que se precisa la denigración de la dignidad humana y la violación 
a los derechos humanos; esto implica acciones tanto contundentes como sinérgicas que 
conduzcan a la sociedad a asumir la visión colectiva que procure el resguardo del otro, 
actitud que requiere el desarrollo del sentido de la compasión, así como del juicio moral que 
revitalice y diversifique las oportunidades para construir nuevas estructuras de convivencia 
tolerante, en las que se genere la ruptura con los ciclos de venganza que han motivado el 
trato injusto y excluyente. 

La reconstrucción precisa entonces, el viraje actitudinal hacia un nuevo comienzo en el 
que los seres humanos dejen atrás la violencia sistemática e histórica, para asumir el diálogo 
global que le aporte al mundo nuevos horizontes en función de los cuales promover la 
participación dentro del marco de la denominada ciudadanía generalizada (Savater, 2000), 
a la que se entiende como la disposición para ver en los elementos comunes con otras 
culturas, ideologías y pluralismos así como posibilidades reales que hilvanen el camino 
hacia el consenso sensible que redunde en la unidad plena y libre de prejuicios. 

Según Galtung (1998), la reconstrucción vista como proceso procura la supresión de los 
fundamentalismos y dogmatismos como requerimiento del que depende significativamente 
la adopción del sentido de apertura, que conduzca a la humanidad a enfrentar las circunstancias 
adversas mediante el diálogo simétrico y el debate condicionado, cuyo énfasis común gire 
en torno a la reestructuración de los modos de vida, en los que se superponga la erradicación 
de la exclusión social y, por ende, la recuperación del tejido social. 

Este proceso de reestructuración supone la actuación sinérgica de la humanidad en razón 
de disponer desde el consentimiento y la voluntad colectiva, los recursos necesarios para 
cambiar situaciones, transformar contextos y generar nuevas condiciones que apuntalen 
la denominada democracia global, en la que todos los seres humanos logren coexistir con 
puntos de vida diferentes hasta configurar el clima positivo que supere la polarización y, en 
su lugar valide los pluralismos y la diversidad sin condicionamientos. 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

121

Este proceder tiene como finalidad motivar la coordinación de puntos de contacto 
que hagan posible la articulación sinérgica tanto de esfuerzos como acciones en torno al 
restablecimiento del orden funcional; en el que la creatividad toma especial importancia, 
al aportar opciones y diversificar alternativas frente a la crisis generada por el conflicto. 
En palabras de Lederach (1998), se trata de organizar ideas y sugerencias derivadas del 
diálogo entre las partes, para luego formular propuestas concretas que restablezcan la 
unidad, permitan recuperar la confianza y remar en la misma dirección: la construcción del 
futuro común.

Al respecto Fusaro (2022), afirma que la tarea de reconstruir el mundo quebrado por el 
conflicto, la exclusión y la discriminación exige, en principio, reinventarse a partir de la 
realidad existente en un intento por conjugar esfuerzos que junto a revitalizar la sensación 
real de interdependencia, permita la articulación de condiciones en torno al logro del 
consenso. 

LA RECONCILIACIÓN. UNA TAREA PERMANENTE 

La conciliación y la reconciliación  como parte de los elementos medulares de la vida 
funcional, plena y cimentada sobre el respeto precisa la articulación de esfuerzos comunes 
y conscientes que junto a fortalecer estructuras de convivencia democráticas, condicionen 
el proceder actitudinal hacia la manifestación plena la voluntad, de las preferencias y 
posiciones particulares como el punto de partida para sustituir la confrontación por el 
avocamiento compartido a la negociación. 

Desde esta perspectiva la reconciliación humana se entiende como el resultado de “la 
simplificación de las estructuras de controversia, permitiendo así el vivir permanentemente en 
un mundo complejo y en la vida personal y social que exige homogeneizar los sentimientos” 
(Oswald, 2003, p. 15). Este proceder como parte de la denominada conciliación no violenta, 
exige de la sociedad la adopción de actitudes alternativas que hagan posible la edificación 
de condiciones de convivencia positiva que coadyuve con el impulso de una vida en común, 
más justa y solidaria. 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

122

Reconciliarse y alcanzar la praxis de la reconciliación como parte de las actitudes 
que se esperan de la humanidad en el futuro, implica aprender a lidiar con la tensión y 
la desconfianza en un intento por profundizar sobre la raíz de los prejuicios xenófobos y 
racistas, con la finalidad de propiciar la emergencia de actitudes empáticas, de solidaridad y 
compasión que redunden en el tratamiento oportuno del odio así como el menosprecio entre 
unos y otros (Camps, 2011). 

Lograr estos cometidos precisa del aparato institucional y de la sociedad la formación de un 
nuevo ciudadano comprometido con la gestión de las diferencias desde el plano del proceder 
sentipensante, como el imperativo categórico a través del cual afrontar coherentemente las 
tensiones hasta lograr la consolidación de cometidos trascendentales como “la convivencia 
pacífica y la cooperación solidaria entre diferentes grupos” (Oswald, 2003, p. 17).  

Desde la perspectiva de Nussbaum (1999), la reconciliación como un requerimiento para 
construir sociedades justas y equitativas, requiere del ejercicio de la racionalidad como 
actitud que permite no solo cuestionar, pensar y rebatir sobre los aspectos que requieren 
ser reformulados para hilvanar la denominada visión compartida, en la que se superpongan 
elementos sustantivos del bien común y de los valores universales que den paso a la 
concreción de las aspiraciones humanas de las que depende el vivir y convivir dentro de la 
dignificación sostenible. 

Para Jares et al. (2006), estos propósitos son el resultado del reconocimiento de las 
posiciones diversas así como de su manifestación real, como el antídoto estratégico desde 
el que es posible el abordaje de situaciones conflictivas heredadas; esto como punto de 
partida para la consolidación de la denominada restauración de los nexos humanos que 
acompañada tanto del perdón como de la justicia dan lugar a la sustitución de las actitudes 
férreas por actuaciones democráticas y sensibles que redunden en la edificación de una 
convivencia funcionalmente digna. 

Lo propuesto puede entenderse como parte de la responsabilidad personal que debe 
adquirir todo ciudadano a quien instar a la resignificación del conflicto, como una alternativa 
que fundada en la recuperación de la confianza colectiva le permita a la sociedad afrontar 
los ciclos de violencia hasta lograr hilvanar el proyecto de coexistencia humana compartida. 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

123

Esto como parte de un proceso complejo de consolidar el mundo realmente inclusivo ha 
sido concebido como elemento sustentado no solo en la dimensión espiritual, sino como un 
modo de reivindicar la existencia humana en colectivo en la que todos de común acuerdo 
alcancen a desprenderse de sus intereses personales e individualistas, para darle paso al 
encuentro real que justifique el acuerdo mutuo, la reconciliación sincera y el acercamiento 
tanto cálido como genuino. 

Este estado dinámico que superpone el interés colectivo implica posicionarse con actitud 
de apertura frente a las nuevas posibilidades de reconciliación, en las que tanto individuos 
como grupos y la sociedad en general asuman como tarea común el compromiso reflexivo 
de pensar el futuro juntos; es decir, de concebir escenarios en los que se deje atrás el pasado, 
que le den cierre a viejas disputas y potencie las oportunidades para ver en el conflicto 
la salida a nuevos horizontes entretejidos por la convicción de edificar relaciones más 
simétricas y equitativas en las que todos los seres humanos alcancen a autopercibirse tanto 
incluidos como respetados. 

En estos términos, la reconciliación como parte del proceso de restauración de los vínculos 
humanos y, por ende, del tejido social sugiere la adopción de cambios consensuados a partir 
de la comprensión profunda de los cometidos que defiende el otro, en un intento por evitar 
actitudes al margen del reconocimiento real que involucra validar posiciones y priorizar a 
través del acuerdo recíproco los elementos comunes que pudieran fortalecer intercambios 
horizontales (Galtung, 2009). 

Algunos requerimientos para lograr la reconciliación humana global tienen que ver con 
la adopción de la comprensión mutua, como el valor que requiere para su consolidación 
la edificación de una visión del mundo o una ideología no excluyente que no solo redunde 
en el fortalecimiento del trato recíproco, sino en el entendimiento que entre grupos, a los 
cuales persuadir en la tarea de construir con los aportes individuales formas de vida que 
representen el verdadero sentido de comunidad que requiere la humanidad para lograr su 
trascendencia (Galtung, 1998).  

Según propone Fusaro (2022), la reconciliación humana como instrumento al servicio de 
la paz sostenible y perpetua, exige de las partes en conflicto la exploración de alternativas 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

124

asociadas con las denominadas fórmulas plurales, que convierten los antagonismos y 
desencuentros en posibilidades movilizar la voluntad hacia un punto común que permita el 
acercamiento estrecho, cálido y fraterno.

En concordancia Mill (2013), propone que este acercamiento que procura la vida plena 
implica superar la mezquindad y dejar el odio en el pasado, como parte de la memoria 
positiva que invita a no repetir actuaciones irracionales y sí, en cambio, aportarle mayor 
nitidez al encuentro real, genuino y funcional que redunde en el redescubrimiento del 
otro, así como en su lado bondadoso que cultivado desde la reciprocidad le permita a la 
humanidad lograr la unidad plena.  

Según Lederach (2008), la reconciliación estima como propósito fundamental la 
restauración de las relaciones rotas como resultado de la confrontación irracional y el 
desencuentro; de allí que se estime la recuperación de la proximidad como una alternativa 
para superar viejas rencillas, agravios y enemistades heredadas, a las cuales abordar desde la 
interacción positiva que derive en el entendimiento genuino. En correspondencia Maalouf 
(1999), que este proceder tiene como “misión: tejer lazos de unión, disipar malentendidos, 
hacer entrar en razón a unos, moderar a otros, allanar, reconciliar” (p. 6). 

HOSPITALIDAD ¿EN QUÉ CONSISTE Y QUÉ APORTA A LA 
RECONCILIACIÓN?

Construir el mundo alentado por la esperanza constituye una posibilidad real para hacer 
viable el encuentro entre desplazados, perseguidos y asediados por su disidencia ideológica 
a los sistemas políticos y grupos tanto terroristas como criminales, que no solo amenazan 
la dignidad humana sino la coexistencia de pertenencias contrapuestas, dada la diversidad 
de que caracteriza sus cosmovisiones y pluralismos. Entonces, comprender la hospitalidad 
en su sentido amplio supone la acogida plena y sin reservas de quienes han asumido la 
movilidad de su lugar de origen como una vía de escape, procurando radicarse en otros 
contextos tanto seguros como confiables. 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

125

Conceptualizar la hospitalidad comienza por transformar operativamente cada contexto 
en un lugar para la acogida o, en consecuencia como lo proponen sus defensores asumir 
que el mundo es un espacio en el que todos los seres humanos deben gozar del trato 
cálido, libre de rechazo y discriminación (Lederach, 1998; Maalouf, 1999); esta sensación 
de autopercibirse como parte de una familia más amplia, involucra asegurarle al otro, al 
extranjero una existencia confortable que cultive la intimidad, la cercanía agradable como 
expresiones de un nuevo esquema de generosidad que insta a la consolidación de una vida 
pública mediada por el sentir compasivo, por la caridad. 

En estos términos, reducir las distancias y garantizar la subsistencia de los más vulnerables 
se precisan como cometidos de la hospitalidad, cuya intencionalidad no es más que acoger al 
otro desde el proceder empático asumiendo la totalidad de los aspectos históricos, sociales 
y culturales que le particularizan; y a los cuales leer desde una perspectiva sensible que 
permita deducir significados e imaginar oportunidades de convivencia que sustancien la 
arquitectura del compartir el mundo sin prejuicios (Kristeva 1991). 

Es importante destacar, que la hospitalidad como proceso de acogida estima dentro de 
su sentido operativo el reconocimiento de la subjetividad del otro en sentido amplio, para 
lo cual articula la validación simbólica, la acogida sensible que aporta calor tanto afectivo 
como emocional, y la receptividad instrumental que pretende resignificar la coexistencia 
a partir de la inclusión de quien ostenta una pertenencia diversa. Lo referido deja ver a 
esta actitud bondadosa y comprensiva como una disposición que asume al otro desde su 
condición de igual que desdibuja toda resistencia y sí, en cambio, reconoce su vulnerabilidad 
a la que acude para proteger desde la solidaridad. 

Por ende, la hospitalidad como parte de los valores que entretejen la cultura de paz estima 
como imperativo categórico el despliegue de la voluntad para tender puentes, así como para 
derribar tanto barreras como límites que históricamente han reducido las posibilidades de 
integración social; este cometido también debe entenderse como el resultado de la actitud 
tolerante que alcanza su manifestación en acciones tanto cooperativas como colaborativas 
que dan paso a la emergencia de redes humanitarias. 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

126

Desde la perspectiva de Maalouf (1999), la hospitalidad como práctica al servicio de 
la inclusión social efectiva estima en principio el sentido de apertura que abre el camino 
hacia la comprensión empática; a este proceder le acompaña el encuentro solidario que 
une, que cohesiona, que favorece el compartir posiciones y motivar tanto el descubrimiento 
del otro, como los referentes desde los cuales estrechar lazos de convivialidad mediatos e 
inmediatos. Sin embargo, no es sino hasta el establecimiento de los diálogos participativos 
que se consolida el estado de aceptación que deviene en la construcción de la cultura o 
como se le ha denominado en la literatura la visión compartida del mundo.  

Entonces, la hospitalidad en su sentido práctico debe comprenderse como parte de los 
fines de la vida en la sociedad global, en la que el foco de la humanidad gira en torno al 
respeto a la diversidad de posiciones y cosmovisiones, sin que este proceder actitudinal 
signifique la aceptación acrítica sino más bien el uso del sentido de apertura para tolerar 
opiniones y creencias (Mill, 2013); la causa de esta tolerancia que acoge otras vidas tiene 
como horizonte la construcción del estado de felicidad que haga de la existencia humana 
una experiencia plena y funcionalmente inclusiva. 

Entender la hospitalidad como aliada de la paz sostenible exige la articulación operativa 
de conceptos fundamentales tales como el acogimiento sensible, el resguardo, la protección, 
la integración y la escucha activa; es preciso indicar que estos cometidos globales albergan 
intencionalidades importantes entre las que se mencionan el reconocimiento a la dignidad 
intrínseca, como justificativo que invita al impulso de la reconciliación que deviene no solo 
de la participación activa de todos, sino del cultivo del estado de interdependencia que une, 
acoge y moviliza la disposición para compartir espacios juntos. 

Otras perspectivas indican que la hospitalidad también involucra actuaciones asociadas 
con el descubrimiento del verdadero sentido de comunidad, como el requerimiento universal 
que invita a la comprensión mutua, capacidad considerada como punto de partida para la 
vida en armonía (García, 2020), pero que además, reitera la superación de los prejuicios 
y procura tender puentes tanto de confianza como de seguridad; condiciones estas que 
trae sanidad a las heridas, reduce la sensación de incertidumbre y abona el camino hacia 
edificación de la sociedad reconciliada, fraterna y empática. 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

127

Resolución de conflictos. La resolución de conflictos como estrategia y como 
proceso involucra como requerimiento sine qua non la disposición para reflexionar en 
torno a lo que más conviene a las partes involucradas en una controversia. Accionar 
en esta dirección supone adoptar el sentido de apertura que coadyuve en la tarea de 
precisar la salida más oportuna y beneficiosa, precisando de este modo la constitución 
del problema, sus elementos medulares y la intensidad con la que estos interactúan 
(Lederach, 2008).  

Entonces, gestionar los conflictos que aquejan a la sociedad y al mundo en general 
exige valorar las alternativas negativas y sus implicaciones, así como sus repercusiones 
inmediatas y futuras en un intento por neutralizar posibles focos destructivos que amenacen 
con invisibilizar al otro, sumiéndolo en un estado de caos que atente contra su dignidad. 
Esta actitud crítica, sensible y abierta implica según Oswald (2003), procurar responder a 
las siguientes interrogantes ¿cómo se puede resolver el conflicto? ¿qué dirección tomará? 
¿cómo escalarán sus repercusiones? ¿cómo contralar sus efectos desde el accionar sinérgico? 
¿qué acciones emprender para neutralizar variables directa o indirectamente vinculadas con 
el conflicto? ¿cómo aprovechar positivamente el conflicto para impulsar otras actuaciones 
beneficiosas mediata o inmediatamente?

Orientar las actitudes comunes de la humanidad hacia tratar los conflictos de este modo, 
requiere adicionalmente la madurez de las partes para precisar si la actuación de las partes 
involucradas ha sido suficiente, con la finalidad de determinar agravantes u obstáculos que, 
como agravantes del curso resolutivo pudieran dificultar la estimación de posibilidades de 
negociación (Oswald, 2003).

Según Ury (1999), la resolución de conflictos como resultado de la articulación de 
actitudes abiertas a la gestión de las diferencias que han impulsado el distanciamiento de 
la humanidad, entraña como propósito instar a los disputantes a asumir la participación 
proactiva, así como la flexibilidad para participar como agente veedor de los intereses que 
mayor aporte pudieran generar para los involucrados en una controversia. Esto sugiere el 
trabajo conjunto que aporte a la construcción de alternativas viables y diversas en las que 
todos logren apreciar la defensa de sus cometidos.  

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

128

A lo planteado se puede agregar como condición sine qua non para la resolución de 
conflictos, la valoración de su contenido, de sus trabas y nodos desde todas las aristas 
posibles, con la finalidad de profundizar en posibles relaciones y conexiones subyacentes 
entre elementos externos e internos; esto como parte de un esquema constructivo de nuevos 
horizontes asociados con el convivir en la sociedad global, exige la fijación de reglas que 
redunden en principio, en el establecimiento de acuerdos primarios que unifiquen voluntades 
y apuntalen el consenso como la salida idónea para comenzar gradualmente la tarea de 
pasar de la confrontación a la denominada cooperación. 

Trascender en esta dirección exige abandonar las posiciones pasivas y, en consecuencia, 
adoptar actitudes proactivas que dinamicen el intercambio entre disputantes logrando 
así zanjar los desacuerdos en un intento por crear las condiciones de negociación 
mediada (Ury, 1999), proceso consistente resolver las posiciones contrapuestas mediante 
el entendimiento que junto con garantiza el vivir en paz, impulse la construcción de 
reglas democráticas en las que impere el respeto por la pluridiversidad de cosmovisiones 
(Bobbio, 1986). 

La resolución de conflictos, se entiende entonces, como el resultado de someter el 
impulso de la voluntad humana contrapuesta y las situaciones conflictivas emergentes 
a la razonabilidad (García, 2020); proceso que implica apostar por la negociación y el 
consenso en torno a las alternativas viables que mayor aporte deje a la dignificación de 
las partes en controversia; esto supone aportar desde el despliegue de esfuerzos comunes 
a la transformación mediata o inmediata de las condiciones adversas (Fisas-Armengol, 
1998).  

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

129

Figura 1 
Acciones estratégicas sobre las que se sustenta el Método 3R (Reconstrucción, 

Reconciliación, Resolución de conflictos)

Fuente: Elaboración propia

RESULTADOS

Construir el mundo entretejido por la armonía y la paz sostenible exige fundamentalmente 
el examen riguroso de proceder propio, como punto de partida para consolidar la 
comprensión profunda que requiere la humanidad para alcanzar la convivencia positiva. 
Por ende, conocerse en sentido amplio comienza por descubrir la posición que se ocupa 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

130

en el mundo, pero además, los rasgos identitarios e históricos que se comparten con otras 
culturas; este proceder desde la los referentes de la filosofía del disenso implica superar el 
pensamiento único para trascender hacia la conciliación que acepta, reconocer y acoge la 
diversidad. 

Según Derrida y Defourmantelle (1997), volver la mirada hacia el encuentro real en el que 
la proximidad se erija como el horizonte común, en el que cada ser humano se autoperciba 
acogido y libre tanto de amenazas como de riesgos a la integridad moral; este proceder 
sentipensante estima como imperativo categórico abandonar el camino del repudio que 
refuerza la exclusión y, en su lugar, se adopte el diálogo sensible que le permita a la humanidad 
subordinar el egoísmo y las incompatibilidades en torno a fines que revitalicen la capacidad 
de alianza, entre los que se precisa la consolidación de la confianza mutua(Kant, 2024), del 
sentimiento de comunidad (Bauman, 2006), así como la transformación de cada contexto en 
un espacio alentador de la calidez, acogedor de la diversidad y confortable para el otro. 

Encuentro fraterno. Compartir el mundo desde la praxis de la fraternidad no solo se 
entiende como una posibilidad para hilvanar el futuro posible (Berlín, 2017), sino como una 
alternativa para fortalecer los fines de la convivencia entre los que se precisa el acercamiento 
cálido que acoge al otro sin condicionamientos (Arango, 2007; Battistessa, 2018); por ende 
consolidar el trato fraterno se entiende como una acción moral que empodera a quienes no 
comparten la misma pertenencia para estrechar nexos mediados por la confianza recíproca, 
que junto a fortalecer la aceptación elevan la sensación de seguridad requerida para habitar 
cualquier contexto.

Entonces, cultivar el trato fraterno se entiende como el despliegue de esfuerzos humanos 
por practicar la hospitalidad (Berlín, 2022), como el valor al que es posible acceder mediante 
la praxis de la misericordia y la compasión que junto a considerarse actitudes derivadas de 
una profunda sensibilidad, también se estiman como virtudes de un ser humano no solo 
adherido a los contenidos del proceder cívico, sino comprometido con el ejercicio de la 
ciudadanía. 

Este encuentro mediado por lo sentipensante involucra no solo comprender al otro como 
un sujeto al que le unen referentes históricos, sociales, culturales o ideológicos sino la 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

131

condición común de pertenencia al género humano (Morín, 2015), desde la que es posible 
justificar el despliegue de sentimientos de hermandad que reivindican la unidad en un 
mundo amenazado por la hostilidad hacia el diferente, hacia el diverso. 

Lo afirmado como parte de las premisas que sustentan la construcción de sociedades 
pacíficas, entraña el compromiso de la humanidad con la adherencia a una vida compartida, 
en la que superar las vicisitudes y las controversias se convierte en una finalidad común 
(Calderón, 2009), que pretende erradicar toda posibilidad de afectar al otro y, en consecuencia 
cultivar actitudes planetarias desde las cuales modelar la esperanza que unifique a quienes 
han estado distanciados por la irracionalidad, la discriminación y la xenofobia.  

Según indica Nussbaum (2001), el encuentro fraterno como ideal de los procesos 
educativos asociados con la paz, estima en su sentido operativo la trascendencia del 
entendimiento  al trato humano afable y fraterno entre quienes en otrora se vieron sometidos 
a la confrontación por razones culturales e ideológicas. Esta sensibilidad especial tiene su 
fundamento en la idea de ciudadanía mundial (Camps, 2011), como el proceso que procura 
formar al ser humano como ciudadano del mundo, cualidad que le invita a practicar la 
comprensión empática y a operar en el marco de los deberes individuales desde los cuales 
entretejer las convicciones planetarias (Morín, 2011), que junto al sentido de comunidad 
favorezcan la materialización de las aspiraciones humanas colectivas. 

Disposición sinérgica para lograr la el perdón. Acercar a la humanidad desde 
reconciliación implica la trascendencia hacia un nuevo esquema de coexistencia, en el 
que la humanidad alcance a superar el pasado hostil. Este proceder como un ideal global 
ampliamente propuesto por la paz perpetua, sostenible y positiva constituye una invitación 
al tratamiento de sensible y consciente de quienes se han visto involucrados en cuadros tanto 
desoladores como abrumadores, cuyas implicaciones directas se enmarcan en el trauma, la 
herida, la pérdida irreparable y la aflicción por el sometimiento a vejaciones sistemáticas 
e históricas, que para ser resueltas oportunamente requieren del perdón que enciende la 
llama de la esperanza, que sana las laceraciones infligidas y tiende nuevos puentes de 
reconciliación a partir de los cuales motivar la emergencia de propósitos constructivos para 
todos (Galtung, 1998). 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

132

Para Ury (1999), consolidar el perdón como cometido que abre el camino hacia la 
reconfiguración de las relaciones entre disputantes, exige el uso de la disculpa que estima en 
su contenido la posibilidad real de retractarse de la acción irracional. Al respecto Bauman 
(2006), propone que el perdón no solo se entiende como una actitud sensible que invita 
a confesar las faltas, pero también a asumir la disculpa como el mecanismo a través del 
cual avalar la emergencia de nuevos esquemas de convivencia mediados por la disposición 
para auxiliar al otro desde la solidaridad que unifica y que permite imaginar realidades 
compartidas, en las que prime la idea de comunidad del sentimiento cálido.  

 Gestión de las diferencias y el respeto a la dignidad humana. La vida en la denominada 
sociedad global se entiende como el resultado de la articulación de la tolerancia activa, la 
no violencia y el compromiso con el resguardo de la integridad del otro desde el sentido de 
la reciprocidad. Estos requerimientos entendidos como el antídoto frente la xenofobia y la 
discriminación generalizada, tienen como intencionalidad reorganizar la sociedad en función 
de parámetros reivindicativos de la autonomía personal y de las libertades individuales, a 
las que se precisa como requerimientos universales que procuran orientar la coexistencia 
humana hacia fines compartidos (Kymlicka, 1996). 

Desde la perspectiva de Fusaro (2022), gestionar las diferencias sociales, identitarias 
y culturales exige más allá de los límites de lo conocido, operación cognitiva que invita 
a zambullirse en un mundo conformado por cosmovisiones contrarias o contrapuestas, de 
cuyo contenido se deben derivar el denominado consensus que conduzca a la humanidad 
hacia el cultivo del sentir común; trascender en esta dirección implica remover las visiones 
reduccionistas que niegan al otro y, en consecuencia, sustituirlas por la apertura hacia el 
reconocimiento de los pluralismos, como requisito sine qua non a partir del cual reconstruir 
la arquitectura del futuro posible. 

Según Ury (1999), gestionar las diferencias como una actitud virtuosa y cívica frente 
a los conflictos se precisa como la articulación de la participación activa y la disposición 
creativa para idear no solo alternativas frente a problemas simples o complejos, sino 
además, para restaurar la denominada armonía social; como el ideal que sugiere el concierto 
de la capacidad para quebrar la discordia mediante a través del juicio valorativo de sus 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

133

repercusiones, que junto al uso estratégico de la conversación grupal derive en soluciones 
apropiadas que reivindiquen los cometidos del consenso.  

Vertebrar actuaciones fundadas en trato sensible, amistoso y fraterno. Construir 
relaciones sólidas entre sujetos distanciados por la conflictividad, la confrontación irracional 
y el hostigamiento exige asumir como máxima la actuación serena y paciente que allane 
el camino para el vivir en armonía. Esta combinación de virtudes tiene como finalidad 
enriquecer el habitar el mundo desde la calidez humana mediada por la reciprocidad, en la 
que todos los ciudadanos alcancen a robustecer el trato fraterno que no solo haga sostenible 
la convivencia, sino que coadyuve en la tarea común de reforzar los lazos de unidad, desde 
los cuales consolidar la sensación de autopercibirse miembro del sistema-mundo.  

Creación de condiciones asociadas con la justicia social inclusiva. Resguardar la 
dignidad humana no solo se precisa como una intencionalidad de la justicia social inclusiva, 
sino también la construcción de espacios en los que prime la participación igualitaria y 
equitativa; esto supone la valoración de cada ciudadano en tanto ser humano, como la 
condición que le exige no solo al aparato institucional sino a la sociedad en general, su 
reconocimiento en todos los planos de los contextos del denominado sistema-mundo. 

La justicia social también aboga por el respeto que se ve materializado en la inclusión 
genuina, como el proceso que deviene del combate sinérgico a la discriminación  así como 
a actuaciones de marginación que pudieran conducir a la reproducción de injusticias que al 
ser legitimadas imposibilitan el cumplimiento de los fines propios de la democracia, a decir: 
la manifestación de los pluralismos, identidades y cosmovisiones sin restricción alguna. 

Lo referido posiciona a la libertad de pensamiento como una dimensión de la construcción 
de espacios pacíficos, que no solo invita a la manifestación de posiciones propias sobre 
el mundo, sobre la convivencia; sino como parte de un esfuerzo sostenido que procura 
precisar en el otro aspectos desde los cuales justificar el encuentro, así como hilvanar lazos 
de empatía que reivindiquen la posibilidad de definir horizontes compartidos, en los que se 
estimen reflejados los intereses de todos (Berlín, 2017).  

Posibilidades para fortalecer y revitalizar el tejido social. Construir el mundo 
posible tiene como fundamento la potenciación de esfuerzos globales vinculados con la 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

134

transformación de las controversias en posibilidades reales que justifiquen el aprender 
a vivir, convivir y habitar realidades complejas desde la paz perpetua (Kant, 2024). En 
estos términos, construir y reconstruir el tejido social comienza por la adherencia no solo 
a principios asociados la justicia, la equidad y el bien común, sino además, la disposición 
para utilizar los recursos necesarios para edificar la sociedad global pacífica, como el 
contexto no solo libre de violencia sino comprometido con el acuerdo que gire en torno a la 
consolidación de la denominada trascendencia humana sostenible.

Accionar en esta dirección sugiere la praxis de gestión de los conflictos sociales desde 
el plano de una nueva racionalidad que invita a la negociación sólida, mediada por criterios 
y entretejida por unificación de voluntades que superpongan la vida en comunidad por 
encima de cualquier condicionamiento ideológico. 

Según Ury (1999), este desafío universal implica fundamentalmente la ubicación de 
las partes en el plano de la horizontalidad, en el que las partes estimándose en posición 
simétrica o en igualdad de condiciones alcancen a movilizar sus recursos tanto estratégicos 
como cívicos en pro de consolidar soluciones en cuyo contenido se estime la reciprocidad; 
esta actitud asociada con deponer el interés personal o egoísta por la construcción de salidas 
favorables para todos, se precisa como el punto de partida para idear desde la creatividad 
razonable modos de cooperación que reivindiquen el principio ganar-ganar, así como el 
manejo cooperativo y sostenible de las diferencias tanto presentes como emergentes. 

Convivencia funcional en una sociedad global. Habitar el mundo desde la paz 
indiscutiblemente exige la adherencia unánime a la praxis de la democracia que reconoce 
no solo los pluralismos, sino la diversidad que permea al otro, que le hace particular. En 
tal sentido, convivir en medio de un mundo amenazado por el conflicto irracional, exige la 
articulación de esfuerzos asociados con el reconocimiento tanto pleno como recíproco que 
valide la existencia y coexistencia con quienes no comparten la misma cosmovisión.

Convivir desde el quehacer democrático implica también motivar en la humanidad la 
disposición para problematizar la violencia, la xenofobia, la intolerancia y la exclusión, 
como fenómenos cuyas repercusiones no solo atentan contra la integridad moral, sino 
contra la dignidad del otro. De allí, construir la comunidad humana involucre no solo la 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

135

protección del otro, sino además la promoción de convicciones planetarias (Delors, 1996; 
Morín, 2015), así como el cumplimiento de deberes y el goce de derechos que le garanticen 
a todos los ciudadanos su desempeño pleno y autónomo (Berlín, 2018). 

Según Nussbaum (2001), participar de la sociedad global implica comprender cómo 
se constituyen los sistemas de cooperación y de acuerdo, desde los cuales configurar 
experiencias de interacción que coadyuven no solo a gestionar los malentendidos heredados 
y emergentes; motivar este proceder exige dialogar con la diversidad cultural en un intento 
por descubrir lo que une, lo compartido, lo que pudiera justificar el habitar en el marco de 
la convivialidad sostenible. 

Desde la perspectiva de Bauman (2006), convivir en un mundo hostil y egoísta exige 
el despliegue de la voluntad mutua en torno a fines comunes como la consolidación de la 
capacidad de escucha, de diálogo no solo simétrico sino fraterno que avale el habitar en 
condiciones de seguridad. 

DISCUSIÓN 

El mundo posible se entiende como la orquestación de una serie de condiciones asociadas 
con la puesta en diálogo de identidades, cosmovisiones y la multiplicidad de intereses que 
coinciden o comparten un mismo contexto o, en su defecto el acercamiento entre pertenencias 
que pese a su carácter disímil alcanzan a coexistir sin prejuicios ni discriminación alguna 
(Arango, 2007). Esto como parte de la convivencia positiva y funcional en el futuro implica 
persuadir a la humanidad sobre la importancia de edificar desde la unificación sinérgica de 
esfuerzos las condiciones de bienestar, calidad de vida y paz sostenible; como requerimientos 
en función de los cuales garantizar la supervivencia futura digna que funja como soporte 
de una vida en común (Oswald, 2003), más justa e inclusiva para todos (Morales, 2024b). 

Estos planteamientos además de procurar la construcción de un modelo de coexistencia 
alternativo, también comportan una la salida esperanzadora que el sistema-mundo reclama 
en razón de consolidar la conciliación no solo sostenible sino real (Fusaro, 2022), en la que 
el corazón de la humanidad esté puesto en la superación de la conflictividad social, como 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

136

fin que reitera el respeto por quienes ostentan posiciones diferentes que al ser tratadas desde 
el diálogo den paso a un nuevo orden más racional, más justo. 

Este énfasis en la promoción del sentir común como elemento catalizador de la visión 
compartida que sustenta la construcción del consensus, se precisa como una actitud activa 
que insta a tender puentes de acercamiento entre cosmovisiones contrapuestas, a las cuales 
persuadir de su potencial para hilvanar los cimientos de una vida donde el rechazo se 
desdibuje, dando paso a la coexistencia positiva que mediada por diálogo democrático y la 
tolerancia al disenso coadyuve en la tarea de reemplazar la irracionalidad por la interacción 
fraternal, por el trato hospitalario, acogedor y afable (Derrida y Defourmantelle, 1997). 

Es importante destacar, que constructos como alianzas, contratos o acuerdos propuestos por 
Kant en su idea de paz perpetua, no solo suponen fines prácticos asociados con la construcción 
de la armonía funcional; en la que los sujetos unidos por la conflictividad deciden desde su 
racionalidad consensuar la organización de un nuevo esquema de convivialidad, en el que la 
preocupación común gira en torno a actuar sin perjudicar al otro. Pensar el consenso en estos 
términos implica volver la mirada hacia la unidad plena, como una posibilidad para alcanzar 
la cohesión social sino la realización plena de la humanidad en función de la cual desplegar 
esfuerzos comunes, que deriven en la superación de las contradicciones y redimensionen 
el potencial de la racionalidad humana (Galtung, 1984), para determinar puntos resolutivos 
de encuentro que medien en la tarea de consolidar el estado dinámico de armonía, que 
no estima la erradicación del conflicto sino la puesta en diálogo crítico y simétrico de las 
contradicciones, en el que la diversas posiciones acudan precisar razonamientos sobre el 
derecho a la trascendencia digna que le asiste al otro (Díaz, 2024) 

Lo propuesto implícitamente refiere a la convicción que se tiene en el poder de la 
reconciliación, como el proceso que implica la supresión de las resistencias y la adherencia 
esperanzadora a conciencia común desde la cual transitar hacia la visión compartida, en la 
que los intereses individualistas se deponen, los odios se desdibujan y las actitudes egoístas 
se suprimen para darle paso al acercamiento sensible que no solo motiva el afloramiento 
del perdón, sino la consolidación de la hospitalidad que acoge al otro sin ansias de dominio 
ni imposición. 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

137

Desde la perspectiva de Kant (2024), la idea de reconciliación supone encontrar el 
camino común, ideal que no solo debe entenderse como la concreción de acuerdos justos y 
respetuosos, sino además, como una actitud crítica que insta a la humanidad enfrentar las 
miserias dejadas por las confrontaciones cruentas, por las envidias y ansias de poder, así 
como por las luchas sangrientas y dominaciones oprobiosas; proceder en esta dirección exige 
redimensionar el poder de la compasión hacia el otro, actitud que alcanza su manifestación 
en la apertura que acerca, que comprende, que respeta sin ningún condicionamiento 
(Maalouf, 1999). 

Lo referido implica la disposición de la ciudadanía para asumir el diálogo, la comunicación 
y la interacción como mecanismos estratégicos en función de los cuales propiciar acuerdos 
que redunden no solo en la negociación, sino en el redimensionamiento de la racionalidad 
para precisar alternativas pacíficas que conduzcan a la no violencia, así como a la superación 
de futuros enfrentamientos que pudieran conducir a la polarización. 

Este esfuerzo común por gestionar las diferencias desde la flexibilización para comprender 
en profundidad las razones que procura defender el otro, se entiende como parte del proceder 
estratégico para destrabar controversias, pues involucran un cambio de percepción de las 
partes sobre el conflicto; pero además, la recuperación de la confianza que no solo aporte 
a la reinterpretación de las implicaciones del conflicto, sino el despliegue de recursos en 
torno a la reconstrucción de una visión colectiva que permita el ajuste actitudinal, así como 
el proceder proactivo en función de intereses compartidos. 

El énfasis en la construcción de una visión compartida supone la profundización en 
los valores y principios sobre los que se cimientan tanto creencias como posiciones, en 
razón de las cuales evitar que se impongan fundamentalismos y actitudes extremas que por 
sus implicaciones pudieran redundar en vejaciones de amplio alcance (Galtung, 2003c); 
frente a este desafío el mundo posible emerge como una premisa que exige el desarrollo 
de convicciones éticas y cosmopolitas que potencien la capacidad para negociar y, en 
consecuencia de fortalezcan los criterios morales que den paso a la cambios profundo en el 
vivir y convivir en el marco de la justicia social inclusiva.

Lo planteado implica para las partes en conflicto la creación de mecanismos de 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

138

coexistencia en los que prime el pensar crítico y la reflexividad, como operaciones desde 
las cuales hilvanar nuevas estructuras de equidad social, en las que halle cabida la praxis 
consensuada de principios universales como la “colaboración, no violencia, sustentabilidad 
y cuidado de los más vulnerables” (Oswald, 2003, p. 13).

Este compromiso universal con la vida, con el reconocimiento pleno y sin reservas del 
otro no solo debe asumirse como el eslabón desde el cual cimentar el futuro sostenido 
sobre la paz, sino como la necesidad mundial que reitera que, no es sino a través del cultivo 
de la compasión que se logran erradicar las tensiones así como potenciar el cultivo de la 
serenidad que junto a la praxis de la cordura, hagan posible la conciliación de posiciones 
extremas. 

Articular estas actitudes asociadas con la paz sostenible tiene como fundamento clave 
el acogimiento del espíritu de la reciprocidad, que invita a quienes no comparten la misma 
visión del mundo a tender puentes de habitabilidad (Savater, 2020), asumiendo que desde 
lo incompatible se logran hilvanar posibilidades para escribir o reescribir una nueva historia 
en la que se estime el reconocimiento vital que ha derivado en inclusión e integración 
plena; pero además, que ha logrado superar la discriminación eligiendo en su lugar el abrir 
los brazos a la aceptación de la diversidad, como un gesto de apertura que neutraliza la 
inseguridad y redimensiona la confianza mutua. 

Desde esta perspectiva, la vida en comunidad como parte de los ejes rectores la sociedad 
del futuro implica abordar la reproducción de la discriminación heredada históricamente, 
para lo cual se requiere el compromiso pleno de la humanidad con el enriquecimiento de las 
condiciones justas desde las que sea posible el reconocimiento que valida las diferencias y 
asume la diversidad sin prejuicios (Galtung, 2003b). Estas actitudes como puerta de entrada 
al entendimiento entre los seres humanos con posiciones diversas, supone la renuncia a los 
fundamentalismos como el punto de partida para construir y reconstruir el mundo justo, 
feliz y entretejido por el trato igualitario (Kant, 2024). 

Esto en palabras de Nussbaum (1999), no solo alcanza su consolidación a través de la 
promoción la lealtad a principios universales que hagan de la coexistencia una posibilidad 
para vigorizar los nexos humanos, en los que se asuma al otro como un igual, es decir, 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

139

en la misma posición para ser escuchado en sus inquietudes e intereses; esta sensibilidad 
como requerimiento para alcanzar nuevas posibilidades de interacción humana fecunda, 
mecanismo desde el cual ampliar la apertura y el compromiso necesario con el comprender en 
profundidad las motivaciones comunes que justifiquen el encuentro verdadero (Battistessa, 
2018; Calderón, 2009). 

En estos términos, lograr la reconstrucción de contextos y realidades exige de la humanidad 
la adherencia genuina al impulso de objetivos dignificantes de la existencia plena, cometido 
globalmente validado por las agendas en los que subyace el fortalecimiento de concesiones 
en torno a la necesidad de compartir cualquier contexto en los términos que establece tanto 
la justicia social inclusiva, como en los parámetros enmarcados en el respeto mutuo. 

Esta orquestación de elementos actitudinales, éticos y morales se precisa como la 
alternativa para crear el clima positivo en el que afloren habilidades asociadas con la 
deliberación, como una posibilidad para pensar un mundo en el que se superponga el 
bien, la “razón y la capacidad moral, la lealtad y el respeto” (Nussbaum, 1999, p. 18).  En 
correspondencia Kant (2024), reitera que la consolidación del entendimiento entre culturas 
y pertenencias requiere fundamentalmente de la articulación de la sensibilidad humana, la 
capacidad para imaginar el mundo posible y disposición racional para tender puentes de 
reconciliación que mitiguen los efectos de las facturas entre los pueblos.

Desde esta perspectiva consolidar el mundo posible exige en primera instancia el 
desarrollo de convicciones planetarias sobre el vivir y convivir de manera pacífica, proceso 
que exige la praxis sistemática y recurrente del perdón que dé lugar a la reconciliación 
genuina (Galtung, 1984); proceso que sugiere la transformación y renovación de la manera 
de pensar, de actuar y de proceder con respecto al otro. Esto significa formar a la sociedad 
con enfoque crítico con la intencionalidad de motivar el cuestionamiento objetivo de las 
propias creencias y posiciones particulares, hasta sortear “las dificultades para aceptar el 
pluralismo y proponer proyectos de ciudadanía incluyente” (Jares et al, 2006, p. 147),

Lo planteado exige de la humanidad la sustitución de posiciones intransigentes por 
actitudes abiertas, flexibles y mediadas por la tolerancia como respuestas idóneas en función 
de las cuales enfrentar las actuaciones hostiles y, en consecuencia, llegar a acuerdos en los 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

140

que las partes en disputa alcancen a asumir la apertura a la mediación y al consenso que 
maximice los beneficios para todos (Nussbaum, 1999) 

En estos términos, desactivar la pugna y la confrontación estéril constituye el punto de 
partida para hilvanar nuevos mecanismos de acercamiento humano, en los que la fraternidad 
y el trato fundado en el respeto recíproco a los pluralismos le aporte mayor eficacia a los 
acuerdos, defina nuevos horizontes y coadyuve en la tarea de gestionar las discrepancias 
mediante el despliegue de recursos que transformen el enfrentamiento en acciones sinérgicas 
de cooperación (Ury, 1993). 

Desde la postura de Jares et al. (2006), lograr este estado de funcionalidad social requiere 
el fortalecimiento de “la cultura del diálogo, el acuerdo, los pluralismos y la diversidad, el 
respeto a los derechos humanos, un nuevo acuerdo de convivencia, la participación activa 
que garantice las libertades básicas de expresión” (p. 147). Trabajar en esta dirección 
supone estrechar lazos de cohesión social fundados en la racionalidad, como requerimiento 
en función del cual entretejer condiciones de convivencia sostenible sustentadas en la 
reconciliación (Morales, 2024b).

De allí, que la necesidad de construir un clima de coexistencia en el que prime el 
reconocimiento mutuo de los aspectos sociales, históricos, culturales e ideológicos en 
un intento por hacer compatibles los intereses individuales así como las posiciones en 
torno al vivir en sociedad; este proceder virtuoso y comprometido con el mantenimiento 
trascendental de la cohesión social y la consolidación de la vida común, se entienden como 
referentes que resultan de la praxis de la hospitalidad (Derrida y Defourmantelle, 1997) 
que ampara al vulnerable, acoge al que no comparte la misma cosmovisión y procura la 
protección de la integridad del otro. 

Movilizar esfuerzos en torno a estos cometidos significa para la humanidad ajustar su 
proceder actitudinal en función de estrechar procesos de acercamiento que ayuden a sustituir 
las resistencias prejuiciosas, en un intento por cultivar condiciones cálidas y humanas que 
ayuden a recuperar la confianza en el otro, ampliando así la emergencia de vínculos en los 
que prime el reconocimiento de la autonomía personal, así como de la interdependencia que 
permita complementar experiencias enriquecedoras de coexistencia humana plena. 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

141

Por ende, la tarea de promover la reconciliación global exige de la sociedad así como del 
aparato institucional la construcción de espacios positivos, en los que prime el trato justo, 
pero además, en los que todos los seres humanos alcancen a autopercibirse integrados, 
validados y reconocidos, actuaciones que no solo trata de estrechar conexiones funcionales 
entre sujetos con visiones diferentes del mundo, sino además, de procurar la sanidad de 
quienes han sido heridos, traumados y sometidos a vejaciones que han vulnerado tanto su 
integridad moral como su dignidad humana (Galtung, 1998). 

Entonces, construir el mundo posible como aspiración global sugiere transformar la 
rivalidad en actitudes de apertura solidaria que revitalicen la conciliación entre pertenencias 
diversas, a las cuales asumir desde la comprensión profunda de que se cuenta con identidad 
compuesta, es decir, entretejida por referentes históricos, culturales, ideológicos y sociales 
que directa e indirectamente dan cuenta de la vinculación con el otro. De allí, que gestionar 
las pertenencias contradictorias o contrapuestas se entienda como imperativo categórico en 
la tarea de definir horizontes comunes, en los que se entreteja deliberadamente el cultivo 
de la sensibilidad que hospeda, acoge y resguarda a quienes por su vulnerabilidad pudieran 
encontrarse en situación de amenaza. 

En correspondencia Kant (2024), en su idea de paz perpetua reitera que el fin del 
entendimiento humano como una respuesta a su racionalidad no es más ponerle fin a las 
hostilidades históricas y emergentes; de allí, que el escaso cultivo de esta capacidad para 
llegar al acuerdo ideal haya imposibilitado la no trascendencia a la fase resolutiva de la 
conflictividad humana; cuya demostración más palpable se ha evidenciado en la configuración 
y el reforzamiento de guerras cruentas no tratadas desde el contrato o acuerdos, así como 
desde el establecimiento de alianzas que no solo reivindiquen operativamente la idea de 
dignidad, sino que honren la voluntad de la humanidad en torno a la revitalización de la 
armonía plena.

En suma, la sociedad posible en la que impere la paz supone otorgarle vital importancia 
a la promoción del espíritu comunitario en el que el diálogo fecundo propicie el 
establecimiento de compromisos mutuos entre las diversas posiciones que comparten 
un mismo contexto; esto con la finalidad de fundamentar la visión compartida que 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

142

haga de la convivencia funcional la salida más oportuna para reducir las implicaciones 
de la violencia, las imposiciones destructivas, la intolerancia y la exclusión. En otras 
palabras, se trata de establecer un nuevo orden global en el que prime el ejercicio de la 
paz sostenible y perpetua, como condiciones en razón de las cuales alcanzar el estado 
dinámico de unidad.

. 
PROPUESTA SOBRE EL USO PRÁCTICO DEL MÉTODO 
3R-RECONSTRUCCIÓN, RECONCILIACIÓN Y RESOLUCIÓN DE CONFLICTOS. 
UNA RESPUESTA A LOS REQUERIMIENTOS DEL MUNDO POSIBLE

Habitar el mundo entraña como propósito la posibilidad real de compartir cualquier 
contexto sin ningún tipo de condicionamiento prejuicioso. Esta perspectiva ampliamente 
considerada por los estudios sobre la paz constituye una invitación al diálogo que enriquece 
modos de vida y amplía las oportunidades para intercambiar cosmovisiones, proceso que 
procura redimensionar la praxis de la tolerancia tanto activa como crítica, en función de 
la cual entretejer lazos hermandad y trato fraterno desde el cual configurar el clima de 
hospitalidad que acoge, protege y resguarda al otro. 

En razón de lo expuesto, construir el mundo posible sugiere fortalecer los principios 
que sustentan la convivencia humana, la Cultura de paz y el ejercicio de la hospitalidad 
como componentes que subyacen a la consolidación real del Método 3R (Reconstrucción, 
reconciliación y resolución de conflictos); de allí que se muestren los referentes de una 
propuesta que invita a transitar por el camino de la racionalidad, así como del encuentro 
cálido que le permita a la humanidad participar activamente en los asuntos públicos, en 
los procesos decisorios y en el ejercicio de la capacidad de agencia, como elemento que 
articulados den paso a la vida en armonía. Es decir, en la que prime el diálogo sensible que 
movilice posibilidades de acercamiento amistoso que derive en el acuerdo de resguardar la 
dignidad y la integridad moral como patrimonio común de la humanidad.

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

143

Figure 2

Fuente: Elaboración propia

CONCLUSIONES 

El mundo posible como una premisa esperanzadora sobre la que se cimientan posibilidades 
reales de convivencia humana, supone la orquestación de valores universales y de convicciones 
planetarias que junto al sentido apertura al acuerdo justo, favorezcan el intercambio horizontal 
y la consolidación de procesos importantes para la paz sostenible como la negociación que 
reconoce tanto los pluralismo como las libertades fundamentales que le asisten al otro. 

Habitar en mundo en función de estos cometidos se precisa como la alternativa viable que 
invita a la humanidad a adoptar la cooperación funcional y la asociación para convivir en 
armonía, como actitudes que reivindiquen los contenidos inherentes a la justicia, la libertad, la 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

144

paz y la inclusión social efectiva. Accionar en esta dirección sugiere construir y reconstruir los 
cimientos de un nuevo esquema de convivialidad, en los que tanto los individualismos como 
las hostilidades logren sustituirse por el respeto mutuo, valor que en su sentido operativo 
reitera la necesidad común de reconocimiento mediado por la reciprocidad y la aceptación sin 
condicionamientos prejuiciosos de quienes no comparten las mismas pertenencias. 

Si bien es cierto, habitar el sistema-mundo dentro de estos parámetros supone una el 
camino para consolidar el estado de paz y armonía global, también lo es la necesidad común 
de revitalizar la capacidad para reconstruir lazos rotos y resolver situaciones traumáticas 
tanto heredadas como emergentes; a las cuales abordar desde la comprensión profunda 
que no solo da paso a la vida confortable, saludable y digna, sino que invita al cultivo del 
proceder virtuosamente cívico y ciudadano requerido para revitalizar los lazos de unidad 
fraterna, de hospitalidad y hermandad. 

Este compromiso con la superación de las diferencias implica también el uso reiterativo 
de la racionalidad que le permita a quienes se encuentran unidos por el conflicto, precisar a 
través de un ejercicio creativo la consolidación de nuevos horizontes en los que condiciones 
como la actuación democrática y la praxis del pacifismo pongan término a los efectos 
perversos de la discriminación. En tal sentido, caminar juntos pese a no compartir los mismos 
valores ni la misma visión de mundo sugiere el cultivo de actitudes planetarias asociadas 
con el acuerdo que revitaliza la sensación de seguridad, la subordinación de los intereses 
personales a cometidos colectivos y la disposición para asumir desde la reciprocidad el 
pensar nuevas coordenadas que ayuden a gestionar vicisitudes urgentes que sustancian la 
permanencia de disputas irracionales. 

Lo planteado sugiere adoptar la flexibilidad, el sentido de apertura y la conciencia  crítica 
para configurar el clima positivo de convivialidad, en el que la humanidad consciente de 
la necesidad de superar viejas rencillas asuman como tarea común cooperar mediante 
la adopción de mecanismos de gestión de conflictos, que permitan la identificación de 
alternativas y el establecimiento de criterios organizadores de una nueva realidad global más 
inclusiva, sensible a la diversidad de pensamiento, así como tolerante con las cosmovisiones 
y pluralismos que conforman cada contexto social. 

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 


https://estudiosdepazyconflictos.com

145

En esto términos el mundo posible requiere del decline de los intereses personalistas y de 
las posiciones individualistas, esto con la finalidad de lograr la construcción de espacios de 
reconciliación que le permitan a la humanidad alcanzar la unidad sostenible, como el estado 
ideal que depende de la disposición de todos para hacerle frente de manera constructiva a los 
conflictos, sin caer en las confrontaciones irracionales que solo han ocasionado destrucción 
multidimensional, vulneración de la integridad moral y de la dignidad humana. 

Entonces consolidar condiciones positivas de reconciliación humana exige del aparato 
institucional y de la sociedad en general, el despliegue de esfuerzos en torno a la búsqueda de 
la verdad, al esclarecimiento de las situaciones dentro del marco de la justicia y la equidad; 
esto sugiere la construcción de iniciativas de acercamiento fundamentado en criterios, que 
junto a fortalecer fórmulas de entendimiento coadyuven en el proceso de transformar las 
situaciones adversas en horizontes posibles y reales de coexistencia. 

Esto significa trascender en dirección a pensar, imaginar y crear espacios fructíferos 
de intersección, en los que todos los seres humanos logren dialogar sobre sus realidades 
particulares, sobre sus propios intereses; esto con la finalidad de idear espacios comunes 
en los que se alcance el acuerdo recíproco y la consolidación de procesos de negociación 
que desdibujen las contracciones permitiendo así tanto la comprensión profunda como el 
entendimiento recíproco que funja como punto de partida para la edificar del mundo. 

A lo referido se agrega la necesidad universal de promover el reencuentro que derive en 
la práctica consciente de la hospitalidad, a la que se precisa como una actitud de apertura 
acogida sensible hacia el extraño, hacia quien no comparte la misma visión del mundo, hacia 
el ajeno; a quien tratar de manera afable ofreciéndole posibilidades para compartir la vida 
en comunidad, contexto en el cual cultivar modos de vida que reivindiquen el “nosotros” en 
sentido amplio, pero también reiteren la necesidad común de realizar desde la reciprocidad 
ajustes actitudinales en cuyo contenido se asuma el alojamiento al vulnerable, a quien tratar 
receptivamente como un huésped. 

En síntesis, construir la paz global como ideal ampliamente reconocido por las agendas 
globales en materia de convivencia, requiere virar los esfuerzos hacia el establecimiento 
de criterios morales, éticos y jurídicos que reivindiquen la idea de reconciliación por 

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com


https://estudiosdepazyconflictos.com

146

encima de cualquier condicionamiento social, cultural, político e ideológico; esto como 
parte de los requerimientos del vivir y aprender a convivir constituye una invitación al 
encuentro humano que potencie el pensar como ciudadano con convicciones planetarias, 
cuya capacidad para asumir al otro en condiciones simétricas, logando así la superposición 
del respeto y la lealtad que junto a la capacidad moral den lugar a la configuración de una 
organización política socialmente inclusiva. 

 

TRABAJOS CITADOS 

Aarón, A., Milicic, N., Sánchez, M y Subercaseaux, J. (2017). Construyendo juntos: claves para la 

convivencia escolar. Agencia de Calidad de la Educación. 

Arango, V. (2007). Paz social y cultura de paz. Ediciones Panamá Viejo. 

Barragán, F., Maćkowicz, J., Szarota, Z y Pérez, D. (2020). Educación para la paz, la equidad los valores. 

Ediciones Octaedro. 

Battistessa, D. (2018). Johan Galtung y el método transcend: experiencias y prácticas de resolución de 

conflictos con métodos pacíficos en América Latina.   Cuaderno Jurídico y Político, 4(2), 60-72. https://

doi.org/10.5377/cuadernojurypol.v4i12.11120 

Bauman, Z. (2006). Comunidad. En busca de la seguridad en un mundo hostil. Siglo XXI Editores. 

Berlín, I. (2011). Filosofía de la razón plural. Biblioteca Nueva. 

Berlín, I. (2017). Sobre la libertad. Alianza Editorial.

Berlín, I. (2018). Lo singular y lo plural. Página Indómita. 

Berlín, I. (2022). Sobre la libertad y la igualdad. Página Indómita. 

Bobbio, N. (1986). El futuro de la democracia. Fondo de Cultura Económica.  

Calderón, P. (2009). Teoría del conflicto de Johan Galtung. Revista Paz y Conflictos, 2 (2), 60-81. https://

revistaseug.urg.es/index.php/revpaz/article/view/432/477  

Camps, V. (2011). El gobierno de las emociones. Herder Editorial. 

Cely-Fuentes, D. (2021). Teoría de la resolución de conflictos de Johan Galtung para la implementación de la 

Cátedra de la Paz. Revista Tecnología-Educativa 2.0, 11 (2), 48-56.  https://doi.org/10.37843/rted.v11i2.252  

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 
https://doi.org/10.5377/cuadernojurypol.v4i12.11120
https://doi.org/10.5377/cuadernojurypol.v4i12.11120
https://revistaseug.urg.es/index.php/revpaz/article/view/432/477
https://revistaseug.urg.es/index.php/revpaz/article/view/432/477
https://doi.org/10.37843/rted.v11i2.252


https://estudiosdepazyconflictos.com

147

Chomsky, M. (2020). Cooperación o extinción. Editorial Ramdon House. 

Cortina, A. (2021). Ética cosmopolita. Una apuesta por la cordura en tiempos de pandemia. Paidós.

Delors, J. (1996). La educación encierra un tesoro. Ediciones UNESCO.

Derrida, J y Defourmantelle, A. (1997). La hospitalidad. Editor Virtual Titivillus. 

Diez, J. (2024). In Memoriam Johan Galtung (1930-2024). Revista Española de Ciencias Sociológicas, 187, 

3-6. https://doi.org/10.5477/cis/reis.187.3-6 

Fisas-Armengol, V. (1998). Cultura de paz y gestión de conflictos. Icaria.

Freire, P. (2006). Pedagogía de la tolerancia. Fondo de Cultura Económica. 

Fusaro, D. (2022). Pensar diferente. Filosofía del disenso. Editorial Trotta.

Galtung, J. (s/f). Violencia, conflictos y su impacto. Sobre los efectos invisibles e invisibles de la violencia. 

Disponible https://red.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/biblioteca/081020.pdf 

Galtung, J. (1984). ¡Hay alternativas! 4 caminos hacia la paz y la seguridad. Tecnos.

Galtung, J. (1998). Tras la violencia, 3R: reconstrucción, reconciliación, resolución. Afrontando los efectos 

visibles e invisibles de la guerra y la violencia. Red Gernika. 

Galtung, J.  (2003a) Paz por medios pacíficos. Paz y conflicto, desarrollo y civilización, Gernika Gogoratuz.

Galtung, J. (2003b), Violencia Cultural. Gernika Gogoratuz.

Galtung, J. (2003c) Trascender y transformar. Una introducción al trabajo de conflictos. Transcend – Quimera.

Galtung, J. (2009). Paz por medios pacíficos: paz y conflictos, desarrollo y civilización. Gernika Gogoratuz 

y Working Papers Munduam Paz y Desarrollo. 

García, V. (2000). Johan Galtung. La transformación de los conflictos en medios pacíficos. Cuadernos de 

Estrategia, 111, 2009, 125-159  https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5995158  

García, D. (2020). La guerra y la paz. Una historia cultural. Grupo Anaya. 

Innerarity, D. (2008) Ética de la Hospitalidad. Quinteto Ed. 

Jares, X. (2004). Educar para la paz en tiempos difíciles. Bakeaz. 

Jares, X., Ugarte, J., Mancisidor y Oianguren, M. (2006). El papel de la investigación para la paz ante la 

violencia en el País Vasco. Gernika Gogoratuz. 

Kan, I. (2006). Idea para una historia universal en clave cosmopolita. Universidad Nacional Autónoma de México. 

Kant, I. (2024). La paz perpetua. Editorial Tecnos. 

Kristeva J. (1991) Extranjeros para nosotros mismos. Plaza & Janes Editores.

Vol. 09, Núm. 16, enero-junio 2026 pp. 111-148

https://estudiosdepazyconflictos.com
https://doi.org/10.5477/cis/reis.187.3-6
https://red.pucp.edu.pe/wp-content/uploads/biblioteca/081020.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5995158


https://estudiosdepazyconflictos.com

148

Kymlicka, W. (1996). Ciudadanía multicultural. Una teoría liberal de los derechos de las minorías. Paidós.  

Lederach, J. (1998). Construyendo la paz. Reconciliación sostenible en sociedades divididas. Red Gernika. 

Lederach, J. (2008). La Imaginación Moral: el arte y el alma de la construcción de la paz. Grupo Editorial Norma.

Maalouf, A. (1999). Identidades Asesinas. Alianza Editorial. 

Mill, J. (2013). Sobre la libertad. Alianza Editorial

Morales, J. (2024a). Derechos humanos, cultura de paz y educación en ciudadanía global: triada de una 

política pública garante de la convivencia humana. Revista DYCS VICTORIA, 6(2), 38-52. https://doi.

org/10.29059/rdycsv.v6i2.207   

Morales, J. (2024b). Una política pública sobre cultura de paz, pluralismo y libertad positiva basada en 

Johan Galtung e Isaiah Berlin. Ius Comitiãlis, 7 (14), 158-181. 

Nussbaum, M. (1999). Los límites del patriotismo. Paidós. 

Nussbaum, M. (2001). Cultivo de la humanidad. Una defensa de la reforma de la educación liberal. Paidós. 

Oswald, Ú. (2003). Resolución pacífica de conflictos: un deporte poco popular. Workins Papers. 

Sandoval, B. (2023). Teoría de la paz de Johan Galtung en la educación. Revista de Investigación y Praxis 

en Cs Sociales, 2 (3), 171-176. https://doi.org/10.24054/ripcs.v2i3.2392  

Salinas, B. (2023). Educación para la paz desde Galtung. Análisis, 55 (102), 1-27. https://doi.

org/10.15332/21459169.7634 

Savater, F. (2000). Ética y ciudadanía: tolerancia y solidaridad. Editorial Ariel. 

Savater, F. (2020). Habitar y gobernar. Inspiraciones para una nueva concepción política. Editorial NED.

Sen, A. (2021). Un hogar en el mundo. Taurus.

Ury, W. (1993) ¡Supere el no!  Cómo negociar con personas que adoptan posiciones obstinadas. Editorial Norma. 

Ury, W. (1999). Alcanzar la paz. Resolución de conflictos y mediación en la familia, el trabajo y el mundo. 

Paidós.    

Método 3R-Reconstrucción, reconciliación y resolución de conflictos. 
Una respuesta a los requerimientos del mundo posible
Jesús Alfredo Morales Carrero

https://estudiosdepazyconflictos.com 
https://doi.org/10.29059/rdycsv.v6i2.207
https://doi.org/10.29059/rdycsv.v6i2.207
https://doi.org/10.24054/ripcs.v2i3.2392
https://doi.org/10.15332/21459169.7634
https://doi.org/10.15332/21459169.7634

